

(/armonia\_en\_la\_diversidad/)

Armonía en la diversidad: Victorino Pérez (https://www.religiondigital.org/armonia\_en\_la\_diversidad/) > Victorino Pérez Prieto: "Laudato Sí, una encíclica única y revolucionaria en la historia del Magisterio de la Iglesia" (https://www.religiondigital.org/armonia\_en\_la\_diversidad/anos-publicacion-enciclica-Laudato\_7\_2241145879.html)

A cinco años de la publicación de la encíclica "Laudato Si" (1)

# Victorino Pérez Prieto: "Laudato Sí, una encíclica única y revolucionaria en la historia del Magisterio de la Iglesia"



Consciente de la gravedad del momento –el hecho de que en los últimos cincuenta años los humanos hayamos destrozado la Tierra más que en todos los siglos

## anteriores de nuestra historia—, Francisco lanza en su encíclica Laudato si' un desafío al mundo, a la teología y a los cristianos

#### 15.06.2020 / Victorino Pérez Prieto

Leía hace un par de semanas en **Religión Digital**, en las vísperas del **Día Mundial del Medio Ambiente**, que el papa **Francisco** encomendó a un jurista argentino una **Fundación Laudato Si**'. Se trata de una fundación internacional para aplicar la encíclica y

trabajar para acercar posiciones entre los Estados con relación a la disminución de las emisiones de los gases de efecto invernadero. La fundación tendrá sede en Mi particularmente por dos razones: la prime cristianos y no cristianos; y la segunda por bin Abdulaziz International Centre for Inta a la promoción del diálogo entre diferentes desde hace años y sobre los que he publicad

BS

Estar donde estés

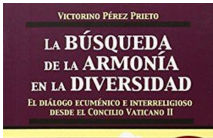
La actividad comercial crece un 45% con la desescalada

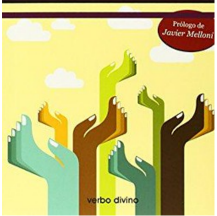
reguntas,

Los empresarios están viviendo un momento lleno de preguntas, te acompañamos a encontrar respuestas.

SABER MÁS

Como se ha repetido desde el comienzo de su pontificado, el papa Francisco ha supuesto una verdadera revolución pacífica en la Iglesia. Era "el papa de la primavera", tras el largo invierno eclesial que con Juan Pablo II y Benedicto XVI. Sus primeras declaraciones supusieron, particularmente, una apuesta de diálogo ecuménico e interreligioso y una apertura al mundo tan rotunda que tuve que cambiar el título del apartado de uno de mis libros más queridos, que estaba en ese momento ya en proceso editorial: La búsqueda de la armonía en la diversidad. El diálogo ecuménico e interreligioso desde el Concilio Vaticano II (Verbo Divino, 2014). Iba a titularse "De la primavera de Juan XXIII al invierno de Juan Pabloll", pero, con el advenimiento y primeras declaraciones del nuevo papa, debí de cambiarlo por "De la primavera de Juan XXIII a la de Francisco". Afirmaba allí que Francisco podría convertirse en el pontíficemás comprometido de la historia con el diálogo interreligioso. Y recogía una de sus frases más geniales entonces, especialmente llamativa por salir de la boca del máximo





responsable de la Iglesia católica: "Yo creo en Dios, pero no en un Dios católico. No existe un Dios católico. Existe Dios, mi Padre". Además del compromiso con el diálogo interreligioso, Francisco empezó pronto a manifestar su compromiso ecologista, y en el 2015 salió a la luz el texto que será, posiblemente, el más importante de su pontificado: su encíclica Laudato Si'. Entre losmuchos aspectos de este papa polifacético, ese ocupó desde entonces más espacio que nuinguno en los noticiarios de rtv y las portadas de periódicos y revistas. Fue un texto que leí inmediatamente y que me interesó sobre todo por su búsqueda de la armonía con toda la creación y una concepción relacional de la Realidad (todo está interconectado), más aún que su importante denuncia ecológica y sus magníficas propuestas ecologistas. Francisco denunciabavalientemente una situación de nuestro planeta que oprime a los más pobres y a la misma naturaleza, al buscar la rentabilidad económica como la razón más importante de estar en el mundo. En uno de sus discursos ese año, dijo unas palabras -que de un modo u otro ha repetido en numerosas ocasiones- con el eco valiente de los viejos profetas bíblicos, llamando ídolo al capital (Mammon) y "el estiércol del diablo" a la ambición económica:

"Se está castigando la tierra, los pueblos y las personas de forma salvaje. Y por detrás de tanto sufrimiento, tanta muerte y destrucción, se siente el hedor de aquello que Basilio de Cesarea –uno de los primeros teólogos de la Iglesia–

llamaba 'el estiércol del diablo': reina la ambición desenfrenada del dinero. Este es *el estiércol del diablo...* Cuando el capital se vuelve un ídolo y dirige las opciones de los seres humanos, cuando la avidez del dinero domina todo el sistema socioeconómico, arruina la sociedad, condena al hombre, destruye la fraternidad humana, e incluso, como vemos, pone en peligro nuestra casa común, la hermana y madre tierra". (Discurso en el Encuentro Mundial de Movimientos Sociales en Santa Cruz de la Sierra-Bolivia, 09/07/2015 (http://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco\_20150709\_bolivia-movimenti-popolari.pdf)).



Consciente de la gravedad del momento –el hecho de que en los últimos cincuenta años los humanos hayamos destrozado la Tierra más que en todos los siglos anteriores de nuestra historia–, Francisco lanza en su encíclica *Laudato si'* un desafío al mundo, a la teología y a los cristianos.

"No podemos considerarnos grandes amantes si excluimos de nuestros intereses alguna parte de la realidad: *Paz, justicia y conservación de la creación son tres temas absolutamente ligados*, que no podrán apartarse para ser tratados individualmente so pena de caer nuevamente en el reduccionismo. *Todo está relacionado*, y todos los seres humanos estamos juntos como hermanos y hermanas en una maravillosa peregrinación, entrelazados por el amor que Dios tiene a cada una de sus criaturas"(*Laudato si'*, 92).

La perspectiva ecologista de Francisco parte de un claro compromiso más que ético, religioso: "La mayor parte de los habitantes del planeta se declaran creyentes, y esto debería *provocar a las religiones a entrar en un diálogo* entre ellas *orientado al cuidado de la naturaleza, a la defensa de los pobres*, a la construcción de redes de respeto y de fraternidad". (201).



Las ideas molestas de **los ecologistas** para el mundo liberal-capitalista y la economía de mercado, que hicieron mártires a algunos de ellos, como la líder indígena hondureña **Berta Cáceres** asesinada en el 2016, marcan el pensamiento de Francisco desde el mismo comienzo de la encíclica: "Nuestra casa común es una hermana con la que compartimos la existencia, una madre que nos acoge entre sus brazos... *Esta hermana clama por el daño* a causa del uso irresponsable y el abuso... *Crecimos pensando que éramos sus propietarios* y dominadores, autorizados a espoliarla" (1-2). Y repite en afirmaciones reiteradas hasta el final del texto: "La *humanidad del periodo post-industrial* quizás sea recordada como *una de las más irresponsables de la historia*" (165).

Son ideas molestas para el sistema capitalista-tecnocrático basado en un consumo desaforado. Y son ideas desafiantes para la propia teología cristiana,

que no se ha caracterizado hasta muy recientemente de ser sensible a las denuncias de los ecologistas desde mediados del siglo XX, cuando la degradación del planeta por parte de los humanos llegó a ser un problema preocupante de modo creciente. Con todo, el desafío más importante del Papa Francisco, sobre todo a la teología y el pensamiento, es la cosmovisión nueva que apunta: una concepción relacional de la Realidad en la que todo está conectado; esta concepción siempre fue mirada con sospecha en el pensamiento cristiano y occidental por verla cercana al denostado panteísmo.

En la denuncia del atentado ecológico de los últimos cien años de historia humana, Francisco coincide con una gran parte de la humanidad actual, de los hombres y mujeres más conscientes. Ya en la última década del pasado siglo XX, una declaración de la **Union of Concerned Scientists** firmada por 1700 científicos, incluidos la mayoría de los premios Nobel de ciencia del momento, advertía que si no hacemos un drástico cambio de vida, la Tierra acabaría pronto siendo "incapaz de sostener la vida en la forma en que hoy la conocemos" ("World scientists' warning to humanity", 1992). Y el mismo **Stephen Hawking** afirmaba en una entrevista en 2010 que "la humanidad corre el peligro de autodestruirse debido a nuestra *codicia y estupidez*".

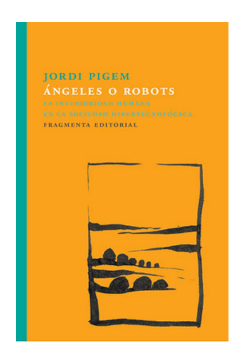


**Raimon Panikkar** estaba convencido que el mundo moderno se encuentra en su final. Hoy necesitamos una profunda transformación de la conciencia, una *metanoia*: "El mundo ha emprendido un mal camino que ha de desembocar en una catástrofe sociopolítica si no se produce **una** *metanoia* **radical**... No basta una reforma, hace falta un cambio de civilización, y para que esto ocurra es necesario un cambio antropológico, imposible sin una *metanoia* espiritual" (*La intuición cosmoteándrica*, 1999).

A cinco años de su publicación (2015), seguimos constatando que la encíclica *Laudato Si'* ha sido y sigue siendouna encíclica única y revolucionaria en la historia del Magisterio de la Iglesia y un auténtico bombazo editorial y popular, con una inusitada difusión en nuestro mundo globalizado. Así lo manifiestan la cantidad de **publicaciones aparecidas acerca de ella** desde el año 2015 hasta hoy, sin hablar de los cientos de artículos: E. Sanz, ed., *Cuidar de la Tierra, cuidar de los pobres. Laudato si' desde la teología y con la ciencia*; L. Boff, A. Zanotelli, G. Giraud y otros, *Cuidar la madre tierra. Comentario a la encíclica Laudato si' del Papa Francisco*; A. Galindo (coord.), *Loado seas mi señor y ecología integral. Comentarios a la encíclica "Laudato Si" del Papa Francisco*, etc. y la más reciente **L. Boff, F. Capra, Elizabeth May y otros**, *Voces de la Iniciativa de la Carta de la Tierra respondiendo a Laudato Si'*.

Es una encíclica que, frente a tanta mentira y ocultamiento de la realidad, invita sin ambages a "mirar la realidad con sinceridad" (61); realidad marcada por el materialismo y el economicismo, que destruyen al ser humano y la naturaleza en la que vive. *Laudato si'* afirma que el mundo se encuentra hoy en una situación insostenible, "inédita en la historia de la humanidad" (17). Si somos valientes como para ser receptivos, podremos sentir "el gemido de la hermana tierra, que se une al gemido de los abandonados del mundo, como un clamor que nos reclama otro rumbo", porque nunca habíamos "maltratado y lastimado tanto nuestra casa común" (53).

El pensador catalán **Jordi Pigem** lo indicaba al comienzo de uno de sus reveladores y documentados ensayos, vertebrado alrededor de algunos temas y textos de la encíclica de Francisco: "Encontré en ella una honestidad y un coraje que se pueden resumir en su invitación a 'mirar la realidad con sinceridad'. Si miramos la realidad con sinceridad, veremos que estamos en una situación insólita, sobre todo a causa de lo que la encíclica identifica como 'el problema



principal', el *paradigma tecnocrático* que medra bajo el capitalismo y el nihilismo contemporáneos". (*Ángeles o robots. La interioridad humana en la sociedad hipertecnológica*, Fragmenta 2018).

Francisco nos ha regalado **la primera encíclica papal de la historia** sobre la ecología y el cuidado de la casa común. Una encíclica única sobre la ecología; que, además, es *ecologista*, **comprometida**, pues es una mirada claramente comprometida, *engagé*, al conflicto ecológico. Una encíclica franciscana, pues, como es bien conocido, el papa escogió muy conscientemente las palabras del *poverello* de Asís para ponerle nombre. Una **encíclica** *revolucionaria* de manera literal, si bien pacífica: llama a una *revolucióneconómica*, *social* y *cultural* (114). Hace un tratamiento agudo, valiente y actual del tema. No es de extrañar que alguien la calificara de "tan ecologista como una lancha de Greenpeace desafiando a un petrolero".

Seguiré hablando en próximos artículos sobre la encíclica y la **Fundación** *Laudato Si*', que saludamos desde ahora como una magnífica noticia, si cumple las expectativas de poner en valor las magníficas apuestas de ésta.

### Política de Comentarios de Religión Digital

Los comentarios estarán controlados por una auditora externá





luis alberto • 6 days ago

El autor del artículo, CONTRAPONE la función petrina entre los Papas San Juan Pablo II y Benedicto XVI con el actual Papa Francisco.

Dice el autor del artículo, con Francisco vivimos una "era primaveral", y con los otros Papas se vivió una era de un "invierno eclesial". Creo que no es justo esta "comparación". Cada Papa es un enigma vestido de blanco para su tiempo. El Papa Juan XXIII de ninguna manera podemos compararlo con el Papa Benedicto XVI. No se trata de gustos ni de colores cuando son elegidos los Papas. Ellos no son elegidos al gusto del "cliente", es el Espíritu Santo el que actúa en su elección. La misión del Papa es "mantener la unidad en la fe de la Iglesia Católica". Sólo el Demonio, padre de la mentira, es el que DIVIDE y quiere destruir esta UNIDAD tan querida por Jesucristo.

Yo creo que esta "comparación" del ex padre Victorino hacia los estres Banas, as por una capalla razán. Bara las Banas San Juan

Otitos Papas, es por una sencina razon. Para los Papas San Juan Pablo II y Benedicto XVI han sido ROTUNDOS sus negativas a la ordenación a las mujeres, al si de mantener el celibato por el reino de los cielos, y el no al celibato OPCIONAL, no a que los curas secularizados y que han tomado mujer, no celebren la Eucaristía. Ellos, ( los curas secularizados ) mejor que yo saben el Derecho Canónico y saben a qué atenerse. Me parece que por ahí van las cosas. En cambio el Papa Francisco, diríamos, es un poco más "flexible" no en cuanto a la doctrina de la Iglesia, sino, a que es más popular, más carismático, más cerca de los fieles. Hay que entender que estamos en otra época y cada época trae sus desgracias.

Saludos y sin ánimo de polemizar.



#### Victorino → luis alberto • 6 days ago

Estimado Luis Alberto, en primer lugar, no soy un "ex padre" como dices, pues sigo siendo y sintiéndome sacerdote ("sacerdos in aeternum", recuerda...), aunque casado. Y en segundo lugar, mi capacidad teológica e intelectual me permite ver la diferencia entre Juan XXIII/Francisco con Juan Pablo II/ Benedicto XVI mucho más allá de la cuestión de los sacerdotes casados o no. Las diferencias están en cuestiones de talante (tolerante en los primeros y autoritario en los segundos, primavera y luz frente a invierno y oscuridad), de teología (una teología conciliar y abierta, claramente comprometida con los pobres como Jesús, frente a una teología preconciliar que quiso acabar con los logros del Concilio) y de manera de gobernar la Iglesia (además de buscar una gestión más transparente y democrática en los primeros, con respecto a los otros dos, la

historia le pedirá cuentas a J.P. II, entre otras muchas, por haber permitido a sabiendas monstruosidades como las de Marcial Maciel y, en cambio, haber condenado a teólogos brillantes y a otras personas justas como Ernesto Cardenal;

y a Benedicto por no tomar más medidas con el primero sabiéndolo más aún, y haber pretendido demoler la teología católica contemporánea más innovadora).

^ | ✓ • Responder • Compartir >



#### luis alberto • 6 days ago

Cuando San Francisco de Asís se iba al campo a orar, solía decir: "Señor mío y toda la creación".

Dios no se ha hecho carne para JUZGAR a las personas. Ni siquiera a Judas ha juzgado. En Dios sólo habita SU misericordia, EN nosotros, el odio, la venganza y sobre todo el JUICIO. Dios tiene corazón de "carne", nosotros de PIEDRA. El Creador nos invita a UNIR y proteger todo lo que EL ha creado. Mucha gente ignora todo lo que la Biblia nos dice acerca de los animales, especialmente con el perro. No solamente la amistad para Dios es entre los seres humanos, también es con todos los animales. Porque ellos forman de nuestra vida, en todo sentido de la palabra.

Me parece que quienes ahora hacen lo que pueden por las criaturas de Dios que sufren abusos de cualquier tipo

onatarao ao bioo que canton abacco ao caarquier apo,

"participan" de la luz de ese mundo verdadero. Hay momentos en los que podemos entrar en un mundo de amor y confianza entre nosotros y los animales.

ver más

^ | ✓ • Responder • Compartir >



(https://www.religiondigital.org/socios)